
静観と超越	 ー	 シーズン・ラオの造境視界	
	

国⽴台湾芸術⼤学芸術管理⽂化政策研究所教授	 	

元国⽴歴史博物館（台湾）)館⻑、オーストラリア国⽴⼤学名誉教授 	 	 	 	 	 	 廖新⽥	

	

虚実相生	

		 		 		 		 	シーズン・ラオ（劉善恆）の丹下健三の建築空間における展⽰は、そのこと⾃体は虚と
実との間、興味深い対話である。この独特な美術館の基礎造型は、無地材質を賢明に組み合わ
せた構成で、純粋で厳粛であり、「宗教的な」神聖さとカタルシスを感じさせる。芸術家シー
ズン・ラオの今回の展覧会のテーマは「虚室・⽣⽩」である。「虚室」は丹下健三の空間建築
のコンセプトと共鳴し、その精神には「汎東洋」の⾃然哲学が含まれていることがわかる。
「実」は「虚」の表層であり、「虚」は「実」の核である。外を以って内を為し、内と外は相
通ずる。互いに表と裏の関係にあり、相⽣相克である。「虚的な思考」の意味合いで考えるこ
とが必要である。「虚空」は「虚無」ではなく、前者は積極的に⾝体に受容され⾏動を誘発す
るものであり、後者は消極的に退縮するものである。 

        「虚室」は、中国語の「虚実」の発⾳に⾮常に似ており、読むときに換喩的な⼆重の意
味を連想させる。「虚室」は、この空間で⼈の体と思考を新たな⾏動に導く。空になったら埋
め、満ちたら取り除く…⽣⽣流転。 芸術家が創造した「虚室」の中、⼈々は⾃分⾃⾝を⾒つ
め直し、⾝も⼼も整える。 観⾃在、⾃由⾃在に⾒る。 ささやかな波が⽴ち、澄んできらめく
⽔の上にゆっくりと浮かび上がる美術館、「虚室・⽣⽩」のインスタレーション作品の中で⽔
気と雲霧，柔らかさと硬さを象徴する特質が絡み合い、陰と陽を現すとも⾒えるかもしれな
い。⽼⼦の『道教経』には、「善は⽔の若し。⽔は万物を善く利して、⽽も争わず。衆⼈の悪
しき所に居る。故に道に幾し。（上善若⽔。⽔利萬物⽽不爭，處眾⼈之所惡，故幾於道。）」
という⾔葉がある。⽼荘は硬直を克服するために柔らかさを提唱した。虚の空間は⽔と優しさ
のようで、⾃由を妨げることなく万物と最も密接に適合し、真、善、美の最⾼の領域の⽐喩で
ある。偶然にもラオ⽒の漢字名にも⽔と関係の深い「善」が⼊っている。 

計白当黑、無為自然		

								「虚室・⽣⽩」の第⼆テーマである「⽣⽩」は、ニース東洋美術館の真っ⽩な外観と呼応
する他に、「汎東洋」の伝統芸術のイデアを⽰唆している。書道にもよく⾒られる、⿊い線が
交錯することで形成される不可視の⽩の空間が肝要な部分である。例えば、⽔墨画の「余⽩」
は気韻⽣動のフィールドである。⽣命の節奏と美学の韻律の創造である。⼭⽔画において、余
⽩は雲や流れる⽔を暗⽰しており、その「残す」という考え⽅は「気韻⽣動」を醸造する。
「無」は「有」の源である。「⿊を記す（當黑）」ことは簡単だが、（⽣⽩）⽩を⽣じるのは



難しいーー前者は占有する、強勢的な作為であり、後者は揖讓し、環境全体を⾒て関係を思慮
する。「計⽩當黑」は「前進するためにはまず後退する（以退為進）」という対策と態度であ
り、シーズン・ラオは作品の中でこういった境地を流⽤(appropriation)して昇華(sublimation)
している。彼の「余⽩」と「気韻⽣動」は芸術家の主体に完全に⽀配されるものではなく、⾃
然の縁起から⽣じる。画⾯上の天地は、どこかに実際に存在した「虚」と「実」の精神の交錯
する瞬間である。その⼿法は「無為⾃然」という哲学観と内⾯的に共鳴するものである。 

        余⽩は美的快楽(hedonism)の源の⼀つであり、カントの没利害性(disinterestedness)が
発⽣すると、⼈間の脳は⽣存や認知のために働かなくてもよくなり、リラックスした状態が⽣
まれる。たとえば、残蓮の景⾊に直⾯すると、⽬の前にある美しさが、利害を超えたいという
欲求を⽣み、⾝体感覚を想像⼒に⽀配させる。シーズン・ラオは芸術経験が叙述的なプロセス
で完成されるとは考えていない。芸術は瞬間の知覚体験である。アメリカの批評家ソンタグ
は、芸術の直接的な感覚は⾔葉で完全に置き換えることはできないと「反解釈」(against 
interpretation) を⽤いて指摘した。ちょうどドイツの哲学者ハイデガーの「現存在」(Dasein)
現象のように、今ここにおける個⼈の存在認識である。この時、制作者にとっての最⼤の課題
は、繊細で無⾊の⽩を低⾊調の中で連なり、通り抜ける要素として、作品画⾯、展⽰空間と介
⼊する観客を瞑想の有機的全体に融合させることである。そして悟りの可能性を指し⽰す。英
語のタイトルはこの層の意味を暗⽰している: An Empty Room Turns White for 
Enlightenment。ここでの悟りは、外部の刺激に依存するものではなく、禅のひらめき
(epiphany)のように、内なる⾃発的な⼒からもたらされる。 
 
純粋的な優雅		

						  世界は⾮常に⼤きいので多くの不思議があり、宇宙は⾮常に広⼤ですべてが含まれてい
る。 複雑である必要はなく、簡静に⽴ち返ることで、この奇妙で広⼤な宇宙を理解すること
ができる。肝⼼なのは⼼の在り⽅である。東洋、⻄洋哲学にもそのような主張がある。ひと⽋
⽚の⽯、⼀⽚の雲、⼀本の折枝は、太古の原野や空に私たちを導く。必要なのは媒介と想像で
ある。これは静を以て動を制す美学的態度で、変化し続ける環境への対応である。イギリスの
詩⼈で画家のウィリアム・ブレイク(William Blake)は、「⼀粒の砂で世界を⾒て、野⽣の花で
天国を⾒て、⼿の中に無限があります。儚さは永遠です。」と⾔っている。 詩のタイトル
「無垢の予兆」(Auguries of Innocence)は、「純粋的な優雅」(the elegance of simplicity)の
概念に呼応する。両者は理論上、親和性(affinity)があり、純粋的なエネルギーを強調してい
る。 かつて中国の唐の隠者であった龐蘊も似たような感情を抱いていた:「⼀つの考えは純粋
であり、蓮の花はいたるところに咲く。⼀つの花、⼀つの世界、⼀つの葉、⼀つの如来。」⾔
い換えれば、伝説の「桃源郷」 は遠くではなく、近くにある。頭を下げて⾒下ろすかまたは
⾒上げるだけであるが、実はそれは「⼼」の変化なのである。 



        前述の静謐優美な美学の世界に⼊るため、私たちには「注⽬」と「関⼼」が必要である。
−⽬で周囲を⾒て回る、魂を通して敏感に体験する。これはある種宗教的な祭典のようなもの
で、⼼と体の状態を緩慢にさせ、物我⼀如に⾄り、集中することができる。シーズン・ラオの
芸術作品は、まず私に「美学の先導者」の役割を特に感じさせ、鑑賞者を瞑想の視覚的世界に
導く。純粋さと静けさに近い精神的な領域、そして東洋美学の現代視野である。鑑賞と思惟が
ありながら⾝も⼼も整え、超越性 (transcendence) がいつの間にか現れる。 

        彼は造景と造境が得意で、「超越的な⼼境」を引き起こすためにー⼼と体は純粋的な優雅
の中で静かに⾃分⾃⾝を観察し、美感を醸し出し遨遊することができる。「純粋的な優雅」は
容易ではない。何故なら、少ないほど多く、⼀部がすべてだからである。⽼荘思想によれば、
虚と⽩は万物の根源であり、「道⽣⼀、⼀⽣⼆、⼆⽣三、三⽣万物」彼の視覚装置は有機的で
透過し、古代東洋との共通要素を⾒出す ‒ ⾃然中の煙雲、絡み合った稜線、低階調の灰⾊
調、鑑賞者が特定の空間で観視を始めるように誘導する仕組みである。 美学の探求は、鑑賞
者⾃⾝にとって必須のプロセスである。シーズン・ラオの創作はこのような在処的な内省を
徐々に善導する。 「間主観性」(intersubjectivity) の潜⼒を醸成し、体と⼼、精神と⾃然を緩
め、置き換えることができる。 

        この観点から、丹下健三のニース国⽴東洋美術館と、この空間で展⽰されているシーズ 
ン・ラオの「虚室・⽣⽩」は、調和、共嗚し、どちらも「純粋的な優雅」の特質を持ち、何度
もじっくりと味わう価値がある。 

		

天地、形外、態変	

						  「虚室・⽣⽩」では思考と観視を重視する。⾝体は美的な状態の体現である。実体は超越
性がない。暗⿊は占有することしかできない。虚空は無限をもたらし、⽩は⽣気を⽣み出す。
これは著者が冒頭に「秋⽇偶成」を引⽤した理由でもあり、⾃然環境は⼈の感懷によって起伏
し、外在世界は⼈の「⼼」に決定される;しかし⼈は宇宙の在り⽅を理解するには、「廻り道」
しなければならない。宇宙は⽬に⾒える形を超えたところでしか理解できない。変化に直⾯し
ないと超越的な契機はない。物質的な欲望を捨てなければ本当の⾃分を明らかにすることはで
きない。華⼈⽂化的背景を持ち、⽇本の⾃然観と縁あるシーズン・ラオは、物我両忘という⾃
然哲学を深く理解し、表現を⾏っている。 

        シーズン・ラオの「虚室・⽣⽩」は「指差す⽉は⽉ではない」のようなものである。この
展⽰の⽬的は物質的な展⽰ではなく、美感空間の啓発と発酵である。⽉を正しく指し⽰す指⾃
体が本質の⽉ではなく、媒介であることと同じように、指は最終⽬的ではなく、⽅⾓に合わせ
て空⾼く浮かぶ明るい⽉を眺めることによって、この想像的な旅は完結する。シーズン・ラオ



は、アートは素材や技術の優位性を強調するものではなく、⾔い換えると「トランスマテリア
ル」な⽅法で作品の物理的な境界を越える芸術経験の追求であると考えている。虚、⽩、流れ
の中で美感を促成する者としての芸術家の意義は芸術媒介の開発であり、彼は鑑賞者をこの幽
⽞空間に誘い込み、息を吸い、息を吹き込み、⽣命が最初に⿎動する美しさを感じさせる。シ
ーズン・ラオの美学は、美学の愉悦は簡約、空霊にあることを暗⽰している。聴覚的な無⾔が
純粋で静かな気韻環境を作り出し、想像⼒をかき⽴てる。この展覧会の別格な芸術体験は私
に、有機的な純粋性に⽴ち返ること、そして芸術の本質を探求することこそが芸術であると⽰
唆した。 

 

 


