
靜觀與超越−劉善恆的造境視界 
 

廖新⽥	

國⽴台灣藝術⼤學藝術管理與⽂化政策研究所教授	前國⽴歷史博物館(台灣)館⻑、澳洲國家⼤學榮譽教授	

	

虛實相⽣ 

         劉善恆的藝術創作在丹下健三的建築空間展出，本⾝就是⼀場虛與實的對話，耐⼈尋味。
這座獨特的博物館在基礎造型、素⾊材質的巧妙構合下顯得如此純淨肅穆，呈現出「類宗教」的
神聖性 (sanctity) 與滌淨感 (catharsis)。藝術家劉善恆此次展覽以「虛室・⽣⽩」為主題，
「虛室」與丹下健三的空間營造理念共鳴，能看出其精神包含「泛東⽅」的⾃然哲思：亞洲⽂化
強調「實」乃「虛」之介⾯，「虛」為「實」之內涵；以外為內，內外相通，互為表裡，相⽣⼜
相剋。「虛思維」是必要的。「虛空」並⾮「虛無」，前者積極容納⾝體、引發⾏動，後者則是
消極的、退縮的。 

        「虛室」與虛實的中⽂發⾳極為相近，閱讀時讓⼈聯想到換喻的雙重意義。「虛室」開啟了
⾝體與思維的新作為，掏空之後再填滿、滿溢之後再清除…如此⽣⽣不息。在藝術家     設計的
「虛室」裡，⼈們重新凝視⾃我、安頓⾝⼼。觀⾃在，⾃在觀之。當這座博物館在波光粼粼的⽔
⾯上緩緩升起，「虛室・⽣⽩」裝置作品中的⽔氣與雲霧，象徵著柔軟與堅硬的特質交錯，或許
可以視為⼀種陰與陽的展現。⽼⼦道德經有⾔：「上善若⽔。⽔利萬物⽽不爭，處眾⼈之所惡，
故幾於道。」中國道家倡導以柔克剛，虛空間似⽔柔情，最能與萬物緊密嵌合⼜無礙⾃在，真善
美的最⾼境界。巧合的是，劉先⽣的中⽂名字裡也有「善」，與⽔的關係密切。 

  

計⽩當黑、無為⾃然 

         「虛室・⽣⽩」中的 第⼆個主題「⽣⽩」 ，除了與法國尼斯亞洲美術館的純⽩主調呼
應，也遙遙迴盪著「泛東⽅」傳統藝術的呼喚：書法中可⾒的黑⾊線條所交錯⽽成的不可⾒⽩⾊
空間才是關鍵所在。⼜例如，⽔墨畫的「留⽩」乃呈現氣韻⽣動的場域，營造⽣命節奏與美學韻
律。⼀幅⼭⽔畫裡，空⽩暗⽰著雲氣、流⽔貫穿，是「留」的構思，是「氣韻⽣動」的醞釀。⽩
是黑的載體，「無」是「有」之源。「當黑」容易「⽣⽩」難−−前者佔有，是⼀種強勢作為；
後者揖讓，觀照全局，思慮關係。「計⽩當黑」也是⽔墨中「以退為進」的策略與態度。劉善恆
在作品中挪⽤(appropriation)這種意境並且予以再昇華(sublimation)，他的「留⽩」與「氣韻⽣
動」緣起於⾃然。畫⾯中的天地乃某處存在過的「虛」與「實」靈動交錯瞬間，並⾮由藝術家主
體全然宰制，此⽅式與「無為⾃然」的哲學觀有內在的呼應。 



        空⽩是美感愉悅 (hedonism) 的來源之⼀，當康德的無利益效應 (disinterestedness) 發
⽣，⼈們的⼤腦不必為⽣存與認知⼯作，放鬆的狀態於焉⽽⽣。例如，⾯對殘荷⼀景，眼前是⼀
⽚形式之美，跨越利益的慾求⽽讓想像當下主宰⾝體感受。劉善恆不認為藝術經驗以敘述性的過
程來完成，藝術是當下的感知體驗。美國評論家桑塔格以「反詮釋」(against interpretation) 直
指藝術的直接感受是⽂字所無法完全取代的。誠如德國哲學家海德格的「此在」(Dasein) 現象−
−此時此地的親⾝存在感知。於此之際，藝術家最⼤的挑戰是：他細緻地將⽩⾊在低⾊調中扮演
串連、穿透的元素，讓作品畫⾯、展場空間、介⼊觀者融合為冥思的有機整體，並指向啟蒙的可
能性，英⽂題⽬暗⽰了這層意義：An Empty Room Turns White for Enlightenment。這裡的啟

蒙並不是依賴外在的刺激，⽽是有如禪宗的頓悟(epiphany)，來⾃內在⾃發的⼒量。 

簡單的優雅 

        世界之⼤，無奇不有；宇宙之廣，無所不包。不必複雜，回歸簡靜亦可理解這個既奇⼜廣的
⼤千，重點在於⼼態，東⻄⽅哲學均有這類主張。⼀塊⽯、⼀⽚雲、⼀折枝，⾜以帶引吾⼈進⼊
亙古洪荒或翱翔天際，需要的是媒介與想像，這是⼀種以靜制動的美學態度，對應於瞬息萬變的
環境。英國詩⼈畫家威廉‧布萊克 (William Blake) 說「⼀沙看世界，野花⾒天堂，⼿中握無
限，短暫乃永恆」。詩名為《天真預⾔》(Auguries of Innocence)，呼應了「簡單的優雅」(the 
elegance of simplicity) 的概念，兩者具有理論上的親近性 (affinity)，都在強調純淨的⼒量。更
早的中國唐代隱⼠龐蘊也有類似的感懷呼應之：「⼀念⼼清淨，處處蓮花開；⼀花⼀世界，⼀葉
⼀如來。」易⾔之，傳說中的「世外桃源」不在遠⽅⽽在⾝邊，低頭俯拾或仰頭尋找即可，其實
是「⼼」的轉變。 

        進⼊前述寧靜優雅的美學世界，我們需要的是「關注」與「關⼼」−⽤眼睛逡巡周遭，⽤⼼
靈敏銳地體會四處。這種儀式猶如宗教祭典，讓⾝⼼狀態緩慢下來，得以專注於物我交融。劉善
恆的藝術創作，⾸先讓我格外感受到的是作為「美學引路⼈」的⾓⾊，他帶領觀者進⼊冥思的視
覺世界，⼀個趨近純與靜的⼼靈境界、東⽅美學的現代視野，在觀看與思維中安頓⾃我⾝⼼，超
越性 (transcendence) 於焉可能產⽣。 

        他善於造景與造境，藉此引發「超越性⼼境」−⾝⼼狀態得以在簡逸的優雅中靜觀⾃我，容
許美感醞釀與遨遊。「簡單的優雅」其實並不簡單，因為少即多、部分即全部。按照道家的說
法，虛與⽩是萬物的源起，「道⽣⼀，⼀⽣⼆，⼆⽣三，三⽣萬物。」他的視覺裝置是有機的、
穿透的，取⽤與古⽼東⽅的共通元素−⾃然中的煙雲、交錯的稜線、低階的灰調，邀約觀看主體
在特定的空間開啟觀視的機制。探尋美學是觀賞者本⾝必⾛的歷程，劉善恆的創作循循善誘了這
種在場的⾃我觀照，釀造了「主體間性」(intersubjectivity) 的潛能，⾝⼼、精神與⾃然得以鬆
解、置換 。 

       這樣看來，丹下健三的尼斯亞洲美術館與在此展出劉善恆的「虛室・⽣⽩」是和諧共鳴的，
都具有「簡單的優雅」特質，值堪玩味再三。 



  

天地、形外、態變 

       「虛室・⽣⽩」強調思考與觀視的⾝體乃美學存有狀態之體現。實體無法超越、黑域只有佔
據，⽽虛空可帶來無限、佈⽩創造⽣機。這也是筆者開頭引⽤《秋⽇偶成》的原因：⾃然環境隨
著⼈的感懷⽽起伏，是⼈的「⼼」決定了外在世界；但是，⼈則必須「繞道」，在可⾒形體之外
⽅能通達宇宙之道理，要在變化中⽅有超越的契機，要放棄物質慾望才能顯現真我。從構思到呈
現，來⾃華⼈⽂化背景⼜與⽇本的⾃然觀有緣的劉善恆，對物我兩忘的⾃然哲學有深刻的體會與
呈現。  

        劉善恆的「虛室・⽣⽩」猶如「以⼿指⽉並⾮⽉」：這場藝術展覽的⽬的不是物質性的展
⽰，⽽是美感空間的啟發與發酵。就像指向⽉亮的⼿指本⾝並不是⽉亮，⽽是介質，並⾮本質。
⼿指並⾮終極⽬的，只有依著⽅向望向⾼掛在天空的那顆明⽉，才完成這場想像的旅程。劉善恆
認為藝術不應強調材質與技巧的優越性，換⾔之，以「跨物質」的⽅式來跨越藝術作品的物理界
限，是藝術經驗所追求的，在虛、在⽩、在流動。作為美感促成者的意義在於開發藝術媒介，邀
約觀看主體進⼊這個⽞冥空間呼吸吐納，感受⽣命的原初悸動之美。劉善恆的美學觀在暗⽰：美
感的愉悅在簡約、空靈。視覺上的簡逸、聽覺上的無⾔，營造⼀個純與靜的氣韻環境，得以邀約
想像馳騁。這場展覽的另類藝術體驗提⽰吾⼈，回歸有機的純粹性，找尋藝術本質，才是藝
術。      

 


